
Re-vista de
Humanidades

Nº 1 | SETEMBRO 2021

-



RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

A orelha de Van Gogh:

Rosie e a alternativa ciborgue em “Os Jetsons”

João Peçanha

Introdução – Não há tempo que volte, amor: o

projeto de modernidade e suas consequências

Edward Said assinala que uma das características

do mundo contemporâneo reside no fato de ter

produzido mais desterritorializações que em

qualquer outra época histórica (SAID, 2011, p. 332).

Tais desterros foram, em sua maioria, derivados de

conflitos pós-coloniais, o que gerou uma mesma

desterritorialização da geografia íntima do sujeito

pós-moderno, além de um estado de fluidez, de

superposições e de inesperados entrelaçamentos

de dessemelhanças, muitas vezes destronando as

culturas ditas hegemônicas em nome de um

crescimento, quem sabe uma apropriação

(indébita?). Para Sônia Torres, o resultado desse

reordenamento cultural “é o surgimento das

chamadas culturas periféricas dentro do espaço

que se convencionou denominar ‘centro’”

(TORRES, 2001, p. 11). Portanto, as “subculturas”,

aquelas entendidas como culturas de fronteira /

periféricas, e seu resultante mais atomizado, o

sujeito pós-moderno, igualmente resultante desse

despertencimento preliminar, são vistos beirando a

semelhança com os fenômenos tumorizantes da

biologia, pois são eles/as que, a partir de dentro,

paulatinamente ressignificam todo o sistema

hegemônico.

Desse modo, podemos compreender o fenômeno

globalizante como “caracterizado pela

multiplicidade das modernidades, e as teorias

críticas pós-coloniais fornecem pistas para a

compreensão de como tal se processa”

(ASHCROFT, 2009, p. 81): é o terceiro mundo, com

seus códigos e representações prenhes de tensão

e de excessos (TORRES, 2001, p. 36), que implode

a lógica da antiga metrópole.

Tais contradiscursos da modernidade não postulam,

entretanto, uma “pureza” oposicional. Seus sujeitos

“carregam em si as experiências históricas de

diáspora (representando as raízes), trazendo-as

para o novo espaço ocupado sem, contudo,

demonstrar um desejo de retorno ao lar cultural”

(TORRES, 2001, p. 117). Tais discursos e sujeitos

entrecruzantes, portanto, acabam por se

transnacionalizarem, o que lhes permite romper o

binarismo ancestral “minoria X maioria”. Isso faz

com que deem novo significado ao sentimento de

pertencimento, que emerge como transcendendo

as fronteiras geográficas e transformando conceitos

de nação, identidade e comunidade (TORRES,

2001, p. 118).

Segundo a mesma autora, sua fala não se

contamina do discurso hegemônico contra o qual,

em princípio, se move, pois sua verdade está no

fato de não se inserirem como solução final, mas

suporem ambiguidades: no mesmo movimento, são

lei e subversão, invenção e controle, distopia e

utopia (TORRES, 2001, p. 116). Essas

ambiguidades assinalam uma substituição

importante e decisiva, ao fazerem ser desmentidos

os discursos puristas das minorias.

Entretanto, tais invasões / apropriações não

ocorreram sem uma consequente reafirmação do

discurso hegemônico, que tentava desqualificar

aqueles movimentos. A proposta deste texto

14

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

situa-se no encontro desses dois trajetos. Assim,

Rosie, a doméstica-robô de Os Jetsons, emerge

encravada naquela marmórea matriz W.A.S.P.1

(papai, mamãe, filha e filho Jetson), uma

representante do seu contrário: Rosie não é

humana, não é ser vivo (não totalmente, pelo

menos, como veremos), não é branca e, pelo que

sabemos, jamais revelou qualquer pendor

metafísico.

O verso da moeda de Rosie igualmente lhe dá

poderes, desde que a enxerguemos como atriz da

ação tumorizante das culturas compósitas ou das

modernidades alternativas. A partir desta

constatação, miremos Rosie como representação,

mesmo que reducionista, transubstanciada no

estereótipo da black Mammy.

Um estereótipo para chamar de seu: a

anti-Barbie mecatrônica

If you don’t care what folks says
about dis family I does!

(Mammy, em Go with the winds)

Jennifer Kowalski (2009) lembra que, para Milan

Kundera, a luta do homem contra o poder é a luta

da memória contra o esquecimento. A frase

assinala o descompasso existente entre aqueles

atores que determinam quem ou o que é ignorado

ou perpetuado pela história. Concorre para esta

leitura Edward Said (SAID, 2011), que propõe que

se transfigure o olhar histórico, permitindo que nele

seja inserido o ponto de vista de seus "perdedores",

a saber, os espaços e personagens da chamada

periferia – os dejetos da modernidade ocidental

(BAUMAN 2005). Sobre esses atores ignorados e

inaceitáveis – pois denunciam potências

defeituosas da exclusão do processo modernizante

ocidental – recaem estereótipos de classe, raça,

1 White Anglo-Saxon Protestant.

gênero e sexualidade bastante úteis para a

manutenção daquele discurso hegemônico.

A história oficial norte-americana criou tais

estereótipos, que ainda persistem, apesar de

esforços em contrário (KOWALSKI 2009). Um dos

mais persistentes e longevos é o da black Mammy,

cuja voz é entrevista na fala epigrafada da

personagem de Gone with the winds e cuja imagem

deixa entrever certo esforço de enquadramento

daquele tipo social na versão aceitável da história

norte-americana: é a modernidade ajustando

dessemelhanças para que se adequem aos

padrões sociais e culturais por ela mesma

postulados desde seis séculos. A mítica

personagem é pintada em cores de lealdade servil

à sua senhora (Dona Scarlett), estendida a toda

família O’Hara.

Tal “essencialização representacional” (CLIFFORD,

1992, p. 100) acaba por confinar aquele Outro

numa espécie de “congelamento metonímico”, ou

seja, cristalizando determinadas características do

Outro (seja ele periférico, negro, mulher,

homossexual ou não humano), eu consigo

representá-lo parcialmente e, por isso, contê-lo em

características que o fazem, para mim, um

Outro-objeto, dessubjetivando-o.

Em Os Jetsons, Rosie igualmente apresenta-se leal

e servil – uma lealdade “feliz” que, além de negar

historicamente sua condição ancestral escrava,

distorce a luta empreendida por este “outro” (de

raça e gênero, se formos agora, por força de

conceituação esquemática, deixar de lado seu

expediente não-humano). Rosie, tanto quanto o

estereótipo sobre o qual foi erigida a personagem,

exemplifica como a sociedade a transforma em

“fato dado” (KOWALSKI, 2009): a distância

temporal auxilia a dispersar suas significações

15

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

servilistas historicamente datadas, naturalizando

sua condição subalterna.

O que nos interessa, portanto, é o amplamente

conhecido estereótipo da black Mammy, tratado por

Kowalski e construído para, no extremo, nublar sua

característica de origem escravocrata e amenizar

sua condição verdadeira: um "outro" social

absoluto. Negra, mulher e desprovida

materialmente, a imagem da black Mammy foi

incorporada a um quase memorial afetivo da

criança norte-americana até meados do século XX,

quando os movimentos pelos direitos das minorias

(negros, latinos, mulheres) se fizeram notar,

sobretudo quando centralizados em personagens

públicos fundamentais, como o foi Martin Luther

King para os afro-americanos. Entretanto, aquela

imagem mítica sulista norte-americana tem se

modificado ao longo do tempo, tornando-se um

estereótipo a sustentar interesses econômicos.

Em Os Jetsons, Rosie traz exemplarmente a

imagem da black Mammy, incluindo neste

travestimento grande parte das características

verificadas por Kowalski no estereótipo. Dessa

forma, Rosie tem ancas largas, braços fortes e

roliços: aspectos que, longe de ressaltar sua

feminilidade, caricaturam-na. Essa feminilidade

exagerada ressalta a comicidade do tipo, gerando

críticas jocosas – sobretudo raciais e de gênero –

além de impossibilitar qualquer aproximação que

venha a engendrar contato físico ou emocional

entre a matriz patroa e a serva leal. Jennifer

Kowalski acerta ao afirmar que o corpo da black

Mammy é um tendão que liga os músculos do

escravo afro-americano às estruturas de poder da

aristocracia branca e sulista norte-americana

(KOWALSKI, 2009). Nesse sentido, sua

humanidade está restrita aos gestos afetivos

dirigidos às crianças, filhas dos patrões, cuja

manutenção e criação ficam a seu cargo.

Kowalski ainda assinala que é menos importante a

verdade ou falsidade sobre a qual o estereótipo da

black Mammy foi erigido; nesse sentido, importa

mais a percepção de sua ação preventiva, que

dificulta/impede a produção de novos significados

para a história a ser contada – e, portanto, para a

narrativa que sobreviverá ao tempo ( KOWALSKI,

2009). Dessa forma, o “outro” (subalterno,

periférico) é forçado a lidar com a história – não a

história que ele reconhece como narrativa de si,

mas aquela inscrita “dele”, “para ele” ou “a seu

respeito”– jamais “por ele”. Assim, o subalterno é

alijado da escrita de sua história, pois a memória, à

débito da história, igualmente seleciona aquilo que

será mantido ou esquecido, o que acaba por nos

fazer retornar a Edward Said e seu reconhecimento

de que a história deveria também ser narrada por

quem perdeu o jogo.

Assim, o estereótipo, acrescido de um falar

grosseiro e comicamente petulante, acaba por

masculinizar as ações e, sobretudo, o corpo da

“outra” (mulher, negra e, no caso de Rosie,

não-humana), figurando corporalmente a mulher

afro-americana como a antítese da beleza feminina

(branca, espartilhada).

Tal jogo ajuda a manter simbolicamente a black

Mammy na periferia da sociedade, limitando seu

acesso a seus recursos e instituições (KOWALSKI,

2009). A função do estereótipo, portanto,

cumpre-se plenamente: a romantização das

relações de poder que nos lembra vagamente as

gentilezas entre senhor e escravos supostas por

Gilberto Freyre (FREYRE, 2003) e mascaram

crueldades perpetradas em nome da manutenção

daquela estrutura; a desvalorização da voz daquele

16

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

outro, que acumula “outros” em si: feminino,

não-curvilíneo, não branco e, no caso específico de

Rosie (repito-me), não humana. Todo esse

memorial de exclusões simbólicas ajuda a

simplificar / reduzir e descontextualizar ontológica e

politicamente aquele ser sobre o qual recai o

estereótipo da black Mammy. Sua ausência de

história, porque igualmente ausente de narrativa

própria, porque igualmente despossuído existencial

e economicamente, acaba por não só corroborar,

como fazer ser tacitamente incorporada e

perpetuada sua própria opressão.

Vimos, portanto, que Rosie admite aproximação

com a imagem da black Mammy. Passo seguinte:

pinçada uma das características da black Mammy

(sua subalternidade), questionar até que ponto a

voz deste subalterno pode franca e abertamente

ser ouvida como propriedade original – ou se o

copyright da fala do outro periférico acaba por não

pertencer, de fato, a ele próprio. Vejamos.

Ken ai tók, ma’am?

No artigo Can the subaltern speaks, Gayatri C.

Spivak investiga o sujeito do Ocidente e sua

relação com seu Outro – não europeu, não branco

e, por vezes, não cristão, argumentando que o

Ocidente manifesta um desejo em “manter o sujeito

do Ocidente, ou o Ocidente como sujeito” (SPIVAK,

1988, p. 24). O argumento fundamental do artigo

questiona: “Do outro lado da divisão internacional

do trabalho, dentro e fora do circuito da violência

epistêmica da lei e da educação imperialista (...)2

pode o subalterno falar?” (SPIVAK, 1988, p. 25).

Seu conceito de sujeito-efeito nos permitirá chegar

a uma conclusão metodologicamente trágica

porque conceitualmente cruel: o sujeito subalterno,

2 Cf. Foucault.

o sujeito periférico, o Outro constitui-se como efeito

do discurso dominante. Xeque-mate: eu, como

“outro” político, econômico e social, permaneço

calado; entretanto, quando falo, ou nas vezes em

que ouso falar, mesmo que inconscientemente, ao

assumir minha posição de outro daquela sociedade

hegemônica, sou aquele “outro” por imposição

conceitual e metodológica do mesmo que me

assinalou como pária, condenando-me à

marginalidade através da eternidade da história.

Dessa forma, qualquer investida no sentido de

conceituar o chamado “sujeito subalterno” esbarra

preliminarmente na gênese do seu próprio esforço

intelectual, uma vez que o Outro é outro porque foi

criado por quem primeiramente se apropriou do

discurso acadêmico (o Ocidente), responsável por

nomear e classificar o mundo (ocidental) e as

coisas.

Embora a história da Europa como Sujeito seja narrada
pela lei, pela economia política e pela ideologia do
Ocidente, esse Sujeito oculto alega não ter “nenhuma
determinação geopolítica”. Assim, a tão difundida crítica
ao sujeito soberano realmente inaugura um Sujeito.
(SPIVAK, 1988, p. 24)

Entretanto, se num primeiro momento a

caracterização do sujeito-efeito sugere um tênue

abalo na soberania do sujeito hegemônico europeu,

igualmente o camufla e protege.

O presumido esforço da “inserção” de um Outro em

“minha casa” traduz-se, no extremo, na

manutenção da distância entre mim e o Outro: ele

continua “outro”, pois sua subjetivação estará

sempre associada à minha aceitação. Torna-se,

assim, impensável se prescindir do conceito de

ideologia, tão caro aos marxistas, já que aquele

discurso vem dela embebido e “desuterado”.

Nesse sentido, é reiterada a pressuposição de

Rosie como um Outro (extremo, porque feminino,

porque periférico, porque não-humano) admitido

(pensemos bem no significado do termo) no

17

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

coração de uma típica família W.A.S.P. A discussão

seguinte aponta para as fronteiras desta alteridade:

o que difere o outro do um não se assenta apenas

em aspectos social ou culturalmente determinados,

permitindo tangenciamentos, no limite, junto à

biologia, à robótica e à (bio) política.

Ciborgue: uma alternativa ontológica

Uma parte de mim
é todo mundo

outra parte é ninguém
poço sem fundo

(Traduzir-se, Ferreira Gullar)

Vejamos se, relacionando-a a outras minorias

etnocentricamente afastadas do “centro”

norte-americano de aceitação social, o conceito de

ciborgue (HARAWAY, 2009) poderá ser aplicado a

Rosie, ambiguamente entendida como dispositivo e

ser, e por isso representando a questão do

não-humano, o Outro, o animal: sua exclusão é

representada por sua forma humana/não-humana

(máquina, ciborgue, robô). Como reforço, é

interessante pontuar que Janet Jetson, a filha

adolescente, estuda a biologia dos ciborgues.

Igualmente curioso é saber que, embora Rosie seja

um modelo ultrapassado de doméstica-robô, a

família não a substitui por motivos afetivos. Tal

comportamento dos Jetsons, aliado a opiniões

“humanizantes” de Rosie, conforme veremos, dão

conta da suspeita de que haja algo de humano por

trás, perdoem o lugar-comum, de sua armadura de

lata.

Sabemos aquilo que desde o início foi proposto:

Rosie constitui o retrato mais fiel do Outro. Ela o é

absolutamente. Ser este Outro engloba ser, no caso

de Rosie, mulher, negra e não humana. Este último

termo, não humana, grafei-o assim

propositalmente, de forma a dar margem para: a)

discutirmos sua humanidade, e b) compreender que

cargas semânticas injetamos no objeto que

nomeamos “humano”.

A questão se recoloca: Rosie é humana? Creio

podermos cravar um intimorato “não” a esta

questão. Mas em seguida perguntaríamos: Rosie é

apenas um robô? Melhor: há, em Rosie, algo mais

que um robô? A Biologia nos permitiria assentá-la

como pertencendo, mesmo que parcialmente, à

raça humana? E a Psicologia? A Robótica?

À primeira vista, para quem jamais viu Os Jetsons

na tevê, a aparência de Rosie é de um robô.

Entretanto, assistindo aos episódios, sobretudo o

primeiro da série, o telespectador percebe que ela

não é apenas um robô, mesmo que seja de uma

versão já bastante ultrapassada.

Contudo, preliminar e esquematicamente aceitemos

a suposição de Rosie ser um robô. Ora, se Rosie

não é humana e é um robô, não há razão para

trazermos à discussão a questão do ciborgue, que

poderia ser compreendido como quando partimos a

palavra: Cybernetic Organism. O ciborgue,

portanto, mescla num mesmo corpo sua biologia

humana a dispositivos cibernéticos. Rosie estaria

preliminarmente de fora desta questão, pois não há

indícios de que ela possua porções vivas em seu

corpo.

Entretanto, de acordo com Donna Haraway, o

ciborgue pode ser compreendido, além da

caracterização de um misto de ser vivo e

dispositivo, como “uma criatura de realidade social

e também uma criatura de ficção” (HARAWAY,

2009, p. 36). Logo em seguida, a autora esclarece

que entende “realidade social” como “relações

sociais vividas, [...] nossa construção política mais

importante, [...] uma ficção capaz de mudar o

mundo” (Idem). Portanto, Haraway acaba por

18

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

permitir a extensão do conceito para além do

puramente biológico. O ciborgue não é apenas algo

que conjumine o homem e a máquina, o natural e o

fabricado, mas deve resultar num ser que se

apresente e que tenha potência para ser

representado socialmente. Vejamos a possibilidade

de inserir Rosie como alternativa ciborgue a partir

de um ponto de vista de interação, percepção e

existência social. Para isso, analisemos o primeiro

episódio da primeira temporada de Os Jetsons.Em

“Rosie, a robô” (Os Jetsons: Rosie, a robô), Jane,3

a mamãe Jetson, vê-se (comicamente?) atribulada

com seus afazeres domésticos. Aconselhada por

sua mãe, Jane aluga (em uma promoção, pois o

primeiro dia é gratuito) uma doméstica-robô. Na loja

que aluga domésticas-robô, o seguinte diálogo,

travado entre o vendedor, Rosie e Jane, faz a

senhora Jetson optar pela robô, mesmo

ultrapassada (“um velho modelo demonstrador com

alta quilometragem”, conforme descrita pelo

vendedor):

3 Aqui assinalamos sinopses de outros episódios igualmente
interessantes, sendo que cada um mereceria um estudo exemplar
à parte: 1) O namorado de Rosie: Henry, o zelador dos Jetsons,
constrói um robô (Mac, feito a partir de restos: um arquivo de
metal, uma chaleira, antigas chaves de fenda). O intento do
zelador é que o robô o ajudasse em suas tarefas diárias. No seu
primeiro encontro com Rosie, ambos se apaixonam. Concomitante
a isso, Mac, transido pela paixão por Rosie, passa a cometer
diversos equívocos, o que leva Henry a desativá-lo para que não
lhe crie mais problemas. Após saber da desativação de Mac,
Rosie passa a se comportar diferentemente, avoada, o que
compromete a qualidade de seu serviço. Elroy é quem descobre
que Rosie está diferente por estar longe de seu amado
mecatrônico. Religado Mac, Rosie volta ao normal e o final feliz
encerra o episódio; 2) Rosie, volte para casa: Com peças com
prazo de funcionamento vencido, Rosie começa a apresentar
defeitos em seu funcionamento. George e Jane saem à procura da
peça a ser trocada. Equivocada pelo fato de seus patrões estarem
numa loja de robôs, Rosie acha que os Jetsons não a querem
mais, o que faz com que fuja de casa, antes de ser supostamente
demitida. Depois de duas semanas sem Rosie e algumas
peripécias, Judy acha Rosie perdida e a traz de volta para casa,
onde sua peça é finalmente trocada. Volta a funcionar bem; 3) O
dia das mães de Rosie: Rosie deseja conhecer sua mãe. A
ligação com a mãe significa para ela a ligação com a própria
memória, que à princípio é ligada a dispositivos e circuitos, não a
neurônios unidos por um córtex; 4) Wedding bells for Rosie:
Para Mac conseguir seu greencard e não ser desativado, precisa
se casar.

VENDEDOR: A velha garota ainda é ávida , não? Mas,4

claro, é muito I-N-C-U-L-T-A.
ROSIE: Posso ser inculta, companheiro, mas sou
E-S-P-E-R-T-A. Esperta.
JANE: Gostei dela, e vou levá-la.
(Os Jetsons, Episódio 1 - Rosie, a robô – falas retiradas
das legendas)

Ressalte-se o viés de “inculto”, igualmente presente

no referido estereótipo da black Mammy. De

qualquer forma, Rosie passa seu primeiro dia com

a família e agrada irrestritamente. À noite,

entretanto, Cosmo Spacely, patrão de George,

chega como convidado para jantar. Depois da

refeição, apreciada por todos, Rosie comete seu

único pecado: discutir “petulantemente” com o

patrão de seu patrão:
COSMO: Você tem uma empregada bastante eficiente,
Jetson. (pausa) Empregada? Como consegue ter uma
empregada com o que te pago?
GEORGE: Sabe, Sr. Sovina Mão-fechada... Digo, Sr.
Spacely...
COSMO: Você tem um outro emprego, certo?
GEORGE: Não, senhor, eu...
COSMO: Está trabalhando à noite, não está? Admita.
ROSIE: Calma lá, baixinho.
COSMO: Não se meta nisso.
ROSIE: Escuta aqui, Sr. Spacely, esta gente é boa. Estão
me dando esta chance pra eu não acabar virando sucata.
COSMO (virando-se de costas para ROSIE): Jetson,
onde está meu chapéu?
ROSIE: Calma, rapaz, calma. É falta de modos deixar a
mesa antes de comer a sua sobremesa (ROSIE enterra
uma torta de abacaxi invertido na cabeça de COSMO).
Agora, sim. Já inverti os abacaxis. Agora pode se
mandar. Após mais uma coisa. Estas opiniões são
minhas e não refletem a de meus empregadores.
(ROSIE sai)
(Os Jetsons, Episódio 1 - Rosie, a robô– falas retiradas
das legendas)

Por conta do ocorrido, Rosie foi preliminarmente

despedida por George, terminados a recepção e o

jantar. Mais tarde, entretanto, ainda extasiado com

a refeição, o Sr. Spacely liga para George e pede

que reconsidere a demissão de Rosie. O episódio

termina com a família acrescida da robô, seu novo

membro.

Eles a “aceitam”, tal qual aquele sujeito soberano

europeu “aceita” seu outro: reduzindo-o (Tal

redução assemelha-se ao esforço teórico para a

4 Na legenda original, consta: “The old girl's still eager, isn't she?”,
o que remete a certa ansiedade de Rosie em ser adquirida/aceita
por Jane Jetson. A legenda em português é de meados da década
de 1960, o que pode explicar a aparente inadequação do termo
“ávida”. Entendâmo-lo alternativamente como “ansiosa”.

19

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

construção de qualquer conceito científico). Nesse

sentido, um movimento concomitante de

subjetivação e objetivação paira sobre Rosie, pois

se, por um lado, torna-se indispensável (tanto

funcional quanto afetivamente) para a família a

partir de então, ela, por sua aparente

descartabilidade, assemelha-se mais a um objeto,

dessubjetivando-se.

O que primeiramente interessa é a forma com que

Rosie encara sua demissão sumária, assumindo a

culpa pelo próprio destempero (provocado por

Spacely, ranzinza incorrigível).

JANE (vendo que Rosie se prepara para deixar a casa):
Rosie, aonde você vai?
ROSIE (Despedindo-se, após o jantar): Eu sei que vocês
não têm condições de me ter aqui. Adeus, Srta. Judy,
garoto Elroy... senhora e o senhor também.
ELROY: Rosie, não pode ir embora agora. Precisa me
ensinar a dar um drible no basquete.
ROSIE: Não posso fazer nada, garoto Elroy. É assim que
as coisas são. (fala para George) Desculpe por eu ter
perdido a calma, senhor... mas o que se poderia esperar
de um equipamento velho como eu? Bom, obrigada pela
oportunidade. Ferro velho, aí vou eu.
(ROSIE sai)
(Os Jetsons, Episódio 1 - Rosie, a robô – falas retiradas
das legendas)

Neste ponto, vemos o sujeito hegemônico

involuntariamente imiscuído no discurso do

outro-Rosie, que concorda com o mascaramento

em nome de sua aceitação naquele núcleo familiar

hegemônico. Outro ponto de interesse é o maior

paradoxo de Rosie nesse episódio: apesar de

assumidamente subalterna e de permitir a inserção

de outra lógica em seu discurso, a robô ousa e

discute com o patrão do patrão, o que requer uma

dose de autonomia impensada para um “outro” que

deseja ser admitido como “um”. Verga-se aos

Jetsons, mas afirma-se como sujeito frente a

Spacely, confrontando-o. Esse jogo de

dissimulações, mesclado ao efeito encantatório de

sua culinária, de certa forma impõe-se e a confirma

como pertencente àquela família e, portanto,

inserindo-se como realidade social, como o

desejava Haraway.

Mas: apenas tal existência ou autonomia social, por

si, bastaria para caracterizá-la como ciborgue, já

que a própria Haraway atesta que a “fronteira entre

a ficção científica e a realidade social é uma ilusão

ótica” (HARAWAY, 2009, p. 36)? O conceito dá

mesmo margem a hesitações, impondo-se como

“recurso imaginativo que pode sugerir alguns

frutíferos acoplamentos” (HARAWAY, 2009, p. 37).

Ora, em verdade estamos diante de um conceito

mais afeito à Filosofia (metafísica) que à Biologia, já

que, inseridos num cenário topsecular de

hibridismos e interações multidirecionadas, de

tecnologias cercanas que ao mesmo tempo nos

(a)condicionam e aprisionam, somos quimeras,

seres híbridos que não podem mais prescindir dos

artefatos tecnológicos que suplementam nosso

corpo biológico.

[...] um mundo de ciborgues pode significar realidades
sociais e corporais vividas, nas quais as pessoas não
temam sua estreita afinidade com animais e máquinas,
que não temam identidades permanentemente parciais e
posições contraditórias. ( HARAWAY, 2009, p. 46)

Outro ponto importante, no que diz respeito à

admissão de Rosie naquela alternativa ciborgue é

apresentado por Haraway, ao afirmar que

[...] não tem qualquer fascínio por uma totalidade
orgânica que pudesse ser obtida por meio da apropriação
última de todos os poderes das respectivas partes, as
quais se combinariam, então, em uma unidade maior. Em
certo sentido, o ciborgue não é parte de qualquer
narrativa que faça apelo a um estado original, de uma
“narrativa de origem”, no sentido ocidental. ( HARAWAY,
2009, p. 38)

Desse modo, Rosie, se aqui admitida como

ciborgue, não apenas se nega a trazer sua história,

sua cultura e seus costumes: ela não os possui.

Assim, adere fielmente àquele desejo do

inconsciente hegemônico norte-americano do

“outro”: sem história, sem memória, sem narrativa,

sem cultura. Se acrescemos o desprovimento à

alteridade, temos um sujeito sem papel definido na

história, sem ações afirmativas quanto ao papel que

assume no processo da contemporaneidade, e,

portanto, sem corporeidade social que o faça

20

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

assomar como “um”, permanecendo um “outro”

inoperante porque inofensivo, invisível porque

ahistórico.

Igualmente interessante é assinalar que este

prescindir uma totalidade faz parte de um “pacote”

conceituante do que se denomina

contemporaneidade. É Giorgio Agamben quem

afirma que a contemporaneidade é como a luz das

estrelas dispostas nas fronteiras do universo: como

o universo se expande a velocidade superior à da

luz, a imagem daquelas estrelas jamais chegará à

Terra :
Aquilo que percebemos como o escuro do céu é essa luz
que viaja velocíssima até nós e, no entanto, não pode
nos alcançar, porque as galáxias das quais provém se
distanciam a uma velocidade superior àquela da luz [...]
Perceber no escuro do presente essa luz que procura
nos alcançar e não poder fazê-los, isso significa ser
contemporâneo. (AGAMBEN, 2009, p. 65).

Assim, para o filósofo italiano, o presente da

contemporaneidade tem “vértebras quebradas”

(AGAMBEN, 2009, p. 65): não busca um passado

que o figure ou conceba, tão assombrado está com

o decifrar de si mesmo, presente irrepetível. Dessa

forma, qualquer gesto na direção de uma totalidade

se faz fraude.

Assim como as manifestações e tentativas de

transformação social atuais prescindem de líderes,

muitas vezes emergindo a própria multidão como o

agente de per si das demandas postas, os

processos contemporâneos de circulação cultural e

simbólica não funcionam mais buscando mitos de

origem que expliquem o presente no passado. O

entendimento do presente é buscado nas forças

que nele próprio atuam, o que torna o conceito de

ciborgue (e sua negação a qualquer gesto de busca

de um mito de origem) ainda mais aderente ao

chamado “hodierno”, e Rosie igualmente a ele

aderente.

A orelha de Van Gogh

I’ve seen things you people
wouldn’t believe.

Attack ships on fire off the
shoulder of Orion.

I watched c-beams glitter in t
he dark near the Tahhhäuser Gate.

All those moments will be lost in time, like
tears in rain.

(Solilóquio final do replicante Roy Batty,
no filme Blade Runner)

Como um resgate da última fala do replicante de

Blade Runner antes de morrer, de que adianta toda

a discussão em torno do que é denominado como

alternativa ciborgue, em que supostos estereótipos

redutores são suavizados, porque inseridos como

alternativas de entendimento para um

engendramento de dessemelhanças não só de

fundo biológico, mas ontossimbólico; de que

adiantam as discussões a respeito das dificuldades

encontradas pelos chamados contradiscursos da

modernidade em se instaurarem como

possibilidade de entendimento/leitura do presente;

ou de que adianta o paradoxo em que se deita o

termo “subalterno”, ao mesmo tempo gerado e

nomeado por seu dominador, termo estendido

mesmo até os limites da produção do

conhecimento; de que adianta toda a discussão,

todo o esforço teórico se não voltamos o olhar para

a fundação cujos resultantes acabaram por exigir

tamanho esforço de pensamento sobre essas

questões? Aqui falamos do projeto da modernidade

(ocidental, eurobranco) e suas exclusões. Aqui, o

mito fundador de que Anderson (2008) fala ainda

funciona como chave mestra para a compreensão,

de dentro, daquele projeto de sociedade. Aqui, os

movimentos erráticos de uma multidão ao mesmo

tempo desidentificada e politizada são

considerados mais como rebeldia e vandalismo do

que exigência “séria” de transformação social. Tais

componentes são, portanto, tidos como partes ou

21

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

dispositivos indesejados ou ineficazes para o

perfeito funcionamento do “sistema” da

modernidade. O que nos leva, enfim, ao título do

artigo.

Ensandecido e fora de si, o pintor Vincent Van

Gogh corta parte da própria orelha. Este talvez seja

o acontecimento mais ruidoso e famoso de toda a

história da arte. Entretanto, apesar de até hoje ser

envolvido em suspeitas (Quem a cortou, ele ou

Gauguin? Deu-a a quem, a um estranho, a uma

prostituta, a uma suposta amada?), ele pode nos

ajudar a responder: o que personagens / espaços

não pertencentes ao corolário de perfeição da

modernidade significam para a própria

modernidade? Ou: até que ponto a formação /

criação desses personagens / espaços não foi

decorrente da falência (ou percepção da

fraudulência?) dos ideais da modernidade? Lembro

o que todos sabemos: a modernidade formou-se no

regaço do Renascimento e engordou graças aos

úberes mornos do Iluminismo – portanto, está

encharcada pelo canto das sereias oitocentista

(liberdade, igualdade, fraternidade), reconhecido

como inexequível pela história, espelho e vitrine da

própria trajetória moderna ocidental.

Para auxiliar na ilustração do conceito, opto por

algo ainda menos abstrato. Tomemos como

exemplos de espaços de expressão de

modernidades alternativas, periféricos à

modernidade que são, qualquer uma das favelas

espalhadas pelo mundo; e como exemplo de

personagem (igualmente identificada com um

modelo contradiscursivo de uma modernidade

ocidental: humana, branca, culta e inserida na

história), Rosie.

Tanto os espaços periféricos quanto os periféricos

que habitam aqueles espaços se tratam de dejetos,

de coisas impuras, de filhos defeituosos, de

porções indesejadas da modernidade. Uma das

cidades invisíveis (CALVINO, 2003), Leônia, serve

à perfeição para ilustrar o travo amargo que os

dejetos provocam ao projeto da modernidade.

Nas calçadas, envoltos em límpidos sacos plásticos, os
restos de Leônia de ontem aguardam a carroça do lixeiro.
[...] O certo é que os lixeiros são acolhidos como anjos e
sua tarefa de remover os restos da existência do dia
anterior é circundada de um respeito silencioso, como um
rito que inspira a devoção, ou talvez apenas porque, uma
vez que as coisas são jogadas fora, ninguém mais quer
pensar nelas. (CALVINO, 2003, p. 109)

Se a modernidade, encarnada numa pessoa,

pudesse, escolheria decepá-los, tanto os espaços

quanto as personagens; ela, a modernidade, tão

transida pela própria miséria quanto aquele Vincent

mais de dois séculos atrás. Esses dois

contradiscursos são a orelha de Van Gogh:

arranquêmo-la e, pure magie, a modernidade se

purifica: formadora de seus monstros, deseja

automutilar-se para alcançar o perpétuo. Quase

que literalmente abre mão dos anéis para não

perder os dedos. Da mesma forma, Rosie não é

apenas Rosie (perdoem, mas o “a rosa é uma rosa”

emergiu inexorável como imagem), mas encarna de

modo semelhante a forma com que a modernidade

enxerga qualquer tipo de dejeto criado por ela:

garrafas pet, excrementos, Terceiro Mundo,

refugiados, os loucos, os restos de guerra, os

velhos, o lixo nuclear. Tais “coisas” e espaços são

tão incômodos quanto a “diferente” Rosie.

Bill Ashcroft (2009) mais generosamente afirma que

“a globalização pode ser caracterizada como uma

multiplicidade de suas modernidades, e as teorias

pós-coloniais podem oferecer um gesto de

compreensão desse fenômeno” (p. 81): como no

filme cult de sci-fi (Alien, o oitavo passageiro), um

ser extraterrestre, amorfo e assustador,

desentranha-se de um útero humano e branco, e,

por origem, bem nascido. O grotesco emerge do

belo: onde se origina um e termina o outro?

22

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

Rosie, portanto, auxilia a ratificar Ashcroft, para

quem
pensar as modernidades alternativas, e aceitar que a
modernidade não seja sinônimo de ocidentalização, é
não abandonar o fato de a modernidade ser tanto uma
época quanto um questionamento do presente, uma
orientação para o futuro e ao mesmo tempo uma
valoração ética do presente sobre o passado [...] a
trajetória histórica da modernidade ocidental não se trata
apenas de um signo de progresso temporal [...] mas um
fenômeno culturalmente situado. (ASHCROFT, 2009, p.
83)

Dessa forma, cabe questionar: o que emerge

desses espaços e personagens emergentes

alternativos? Que literatura ali nasce? Que formas

de arte? Que processos identitários ali fluem e são

constituídos, ou desmantelados? Quem sabe

apenas uma ligação comunitária, além de uma

identidade com o lugar, com a paisagem. Quem

sabe seus limites não sejam mais demarcados

espacialmente, mas com base em interações

intersubjetivas cometidas nos intestinos dela

mesma, perdoado o naturalismo exagerado do

último trecho? O que interessa é que as

demarcações identitárias não seriam mais

espaciais, mas interacionais, implodindo as noções

de comunidade imaginada, Estado e nação,

reordenando o ponto de vista para enxergar tais

espaços a partir dos movimentos de suas diversas

subjetividades em interação. De qualquer forma, a

subjetividade na pós-modernidade é a força motriz

de qualquer coisa que se assemelhe a identidade

cultural, porque está dispersa, foi dispersada dois,

três séculos atrás, e reconstituída, só que com

novas regras, em normas créole, blended,

mezcladas.
Violentamente capturados e transportados, dispersos
pelo Novo Mudo, colocados em plantations com falantes
de diferentes línguas, destituídos não apenas de uma
língua comum, mas de história e de origem, eles
eventualmente conseguirão articular [constituir] sua [ideia
de] modernidade pós-colonial. (ASHCROFT, 2009, p. 88)

Aqui o mundo se ajunta, sem as trilhas sonoras

redentoras de última cena emocionante e o

pôr-do-sol radioso, mas plasmado em suas

contaminações, como propõe Silviano Santiago

(2000, p. 16), mosaicado com as modernidades

alternativas que, de dentro, vêm reinventando a

modernidade tradicional ainda falsamente caiada

sobre paredes cujos emboços aceitam desde

grafites-arte a cartazes anunciando o ritmo que

acalentará os quadris do próximo verão.

Desse ponto de vista pluriocular e esvaziado de

afirmações monolíticas, o conceito de identidade

perde seu caráter de produção de algo

compartilhado por uma comunidade para produzir,

pela adição das subjetividades que o compõem,

humanas ou não, periféricas e hegemônicas,

escritoras ou leitoras da própria história, um puzzle

do desterro, um exílio de dessemelhantes.

João Peçanha5

Professor e Escritor

5 Nascido em Niterói, é professor e escritor. Doutorado em
Literatura Comparada pela UFF, considera a tal "ficção de
entretenimento" (!) fundamental, sobretudo por ser uma grande
responsável pela formação de futuros leitores. Escreve porque é o
melhor que sabe fazer.

23

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com
http://api.whatsapp.com/send?phone=5521997650189
mailto:joaoluizpecanhacouto@gmail.com
https://joaopecanha.com/


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A ORELHA DE VAN GOGH | PP. 14 – 24 |
JOÃO PEÇANHA

Referências

AGAMBEN, Giorgio. O que é o contemporâneo? e
outros ensaios. Chapecó-SC: Argos, 2009.

ANDERSON, Benedict. Comunidades imaginadas:
reflexões sobre a origem e a difusão do
nacionalismo. Trad. Denise BOTTMANN. São
Paulo: Companhia das letras, 2008.

ASHCROFT, Bill. Alternative Modernities:
globalization and the post-colonial. ARIEL: a review
of international english literature, Baltimore, MD, Vol
40, no 1, p. 81-105, jan. 2009.

BAUMAN, Zygmunt. Vidas desperdiçadas. Trad.
Carlos Alberto Medeiros. Rio de Janeiro: Zahar,
2005.

CALVINO, Italo. As cidades invisíveis. Trad. Diogo
Mainardi. São Paulo: Folha de São Paulo, 2003.

CLIFFORD, James. Travelling cultures. In:
GROSSBERG et al. Cultural studies. London/New
York: Routledge, 1992, p. 96-116.

FREYRE, Gilberto. Casa grande & senzala:
formação da família brasileira sob o regime da
economia patriarcal. São Paulo: Global, 2003.

HARAWAY, Donna J. Manifesto ciborgue: Ciência,
tecnologia e feminismo-socialista no final do século
XX. In: Antropologia do ciborgue: as vertigens do
pós-humano. TADEU, Tomaz. Belo Horizonte:
Autêntica, 2009, p. 35-118.

KOWALSKI, Jennifer. Stereotypes of History:
Reconstructing Truth and the Black Mammy.
Transcending silence, Albany, NY, Spring 2009
Issue. Disponível em
http://www.albany.edu/womensstudies/journal/2009/
kowalski/kowalski.html. Acesso em 15 jul. 2014.

SAID, Edward. Cultura e imperialismo. São Paulo:
Companhia de bolso, 2011.

SANTIAGO, Silviano. Uma literatura nos trópicos.
Rio de Janeiro: Rocco, 2000.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Can the Subaltern
Speak? In: NELSON, Cary; GROSSBERG,
Lawrence. Marxism and the Interpretation of
Culture. London: Macmillan, 1988, p. 24-28.

TORRES, Sonia. Nosotros in USA: literatura,
etnografia e geografias de resistência. Rio de
Janeiro: Zahar, 2001.

Filmes:

Alien, o oitavo passageiro. Direção: Ridley Scott.
20th Century Fox, 1979. 1 DVD (117 min).

Blade Runner. Direção: Ridley Scott. Warner, 1982.
1 DVD (116 min).

E o vento levou. Direção: Victor Fleming. MGM,
1939. 1 DVD (238 min).

Os Jetsons: Rosie, a robô. Warner Bros, 1962. 1
DVD. EUA.

24

Participe você também da edição de Dezembro. Envie seu texto até 15/11.

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com
http://www.albany.edu/womensstudies/journal/2009/kowalski/kowalski.html
http://www.albany.edu/womensstudies/journal/2009/kowalski/kowalski.html

