
Re-vista de
Humanidades

Nº 1 | SETEMBRO 2021

-



RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

POR UMA PEDAGOGIA DECOLONIAL | PP. 71 – 73 |
LUIZA GRAVINA

Por uma Pedagogia Decolonial
Luiza Gravina

Introdução

A ideia de Colonialidade, introduzida por Aníbal

Quijano no final dos anos de 1980 e início de 1990,

busca, a priori, compreender as formas de

colonização sofridas pelas sociedades do Novo

Mundo, da África e da Ásia, bem como as

reestruturações dessa lógica de dominação. É a

partir desse pensamento que passamos a construir

novas perspectivas sobre a modernidade fazendo

surgir a relação dialética

modernidade/colonialidade, também introduzida por

Quijano.

Contemporaneamente, essa relação é vista como

um passo para o entendimento do Giro Decolonial,

da busca por uma reconstrução da história, dessa

vez, contada sob a luz das experiências dos

colonizados. É importante compreender que não se

trata da negação das fontes de conhecimento

oriundas da Europa, mas sim de sua superação.

Trata-se da elaboração de um novo pensar dando

voz aos conhecimentos criados a partir dos signos

da colonização.

A criação de novos saberes e conhecimentos na

relação ensino-aprendizagem impacta, diretamente,

a formação de um novo corpo discente não

reprodutor de regimes de pensamento baseados na

visão de mundo do colonizador. O presente texto

busca explicitar a relação entre a corrente de

pensamento decolonial e as formas do ser e saber

em concordância com as formas e reestruturações

das relações de dominação, especificamente na

América Latina.

Referenciais teóricos

As primeiras ideias de Colonialidade, introduzidas

nas décadas de 80 e 90 pelo sociólogo e pensador

humanista Aníbal Quijano partem de uma

diferenciação teórica entre os termos Colonialismo

e Colonialidade. Colonialismo é oriundo de

colonização: uma referência à tomada de territórios

e à presença de uma potência em território

estrangeiro. Teve origem no século XVI com o

advento das grandes navegações, com a,

chamada, descoberta do Novo Mundo e

continuidade com a partilha da África e da Ásia.

Colonialidade é um espécie de herança do

colonialismo, trata-se da colonização do imaginário

e do saber que não se desfaz com a independência

ou descolonização como o colonialismo, mas dá

continuidade às suas formas de dominação.

A conquista do Novo Mundo e a consequente

imposição de valores culturais europeus nas

sociedades colonizadas estabeleceu o conceito de

Matriz Colonial do Poder (MCP) que é sustentada

pelos fundamentos raciais e patriarcais operantes

em diferentes nós históricos e administra as regras

do jogo social. O foco, no presente texto, recai

sobre os domínios do ser e do saber, constituintes

da MCP. No campo do ser a colonialidade

expressa-se como o impacto na visão de mundo

dos povos colonizados, como herança das

experiências da colonização. No campo do saber

apresenta relação com as formas de reprodução de

determinados pensamentos e regimes intelectuais

dos colonizadores.

De acordo com Walter Mignolo (2017) a introdução

do colonialismo no domínio do saber ocorreu no

71

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

POR UMA PEDAGOGIA DECOLONIAL | PP. 71 – 73 |
LUIZA GRAVINA

ano de 1590 com o padre jesuíta José de Acosta

em sua obra “Historia Natural y Moral de las Indias”.

O texto religioso apresenta a natureza a partir da

lógica cristã como exterior ao homem, contrária à

cultura. Divergente, portanto, da lógica aimará e

quíchua, que se harmoniza com a pachamama:

uma forma de entender a relação humana com a

natureza em que não há distinção entre natureza e

cultura. “Assim o momento inicial da revolução

colonial foi implantar o conceito ocidental de

natureza e descartar o conceito aimará e quíchua

de pachamama” (MIGNOLO, 2017, p.6-7).

De acordo com Mignolo, nos séculos XVI e XVII

tem início a genealogia do pensamento decolonial

com o pensamento indígena e afro-caribenho. Em

seguida, nos séculos XVIII e XIX o pensamento

decolonial ganha força na África e na Ásia e

posteriormente surgem os movimentos de

descolonização desses territórios. Após a Guerra

Fria o pensamento decolonial passa a traçar sua

própria genealogia e surgem as reflexões acerca do

Giro Decolonial nos anos 90 do século XX, com

foco nos territórios latino-americanos e inspiração

na teologia e filosofia da libertação, na teoria da

dependência e na teoria feminista chicana.

O primeiro momento para a construção do Giro

Decolonial parte da geopolítica do conhecimento,

segundo Mignolo, significa recontar a história sob

as lentes dos colonizados, a partir da ferida

colonial. A independência e formação dos estados

nacionais latino-americanos reestruturaram a lógica

de dominação do colonialismo. Com a herança

colonial a dominação externa tornou-se interna a

partir da repetição dos regimes de pensamento dos

colonizadores. Dessa forma, o autor enfatiza, “a

meta das opções decoloniais não é dominar, mas

esclarecer, ao pensar e agir que os futuros globais

não poderão mais ser pensados como um futuro

global em que uma única opção é disponível”.

(MIGNOLO, 2017, p. 14).

A superação do colonialismo e o Giro Decolonial

buscam dar voz e criar conhecimentos a partir da

visão de mundo do colonizado, emancipando-o da

visão e da reprodução de padrões de conhecimento

do colonizador. Trata-se de um diálogo com formas

não ocidentais e não acadêmicas de conhecimento.

Essa busca por autonomia dos povos colonizados

pode ser compreendida como

“Um questionamento radical e uma busca de superação
das mais distintas formas de opressão perpetuadas pela
modernidade/colonialidade contra as classes e os grupos
sociais subalternos, sobretudo nas regiões colonizadas e
neocolonizadas pelas metrópoles euro-norte-americanas,
nos planos do existir humano, das relações sociais e
econômicas, do pensamento e da educação” (COLARES,
2015, p.49)

O Giro Decolonial pode ser analisado sob a ótica de

Frantz Fanon, de acordo com o autor, o colonizado

sofreu tamanha influência do colonialismo que

passou a desejar o lugar do colonizador. Suas

análises se harmonizam com a pedagogia de Paulo

Freire, sendo possível estabelecer um diálogo entre

seus estudos e as obras do educador brasileiro. De

acordo com Fanon somente o desenvolvimento de

um pensamento novo criará um novo homem, pois

“O colonizado é um perseguido que sonha
permanentemente tornar-se um perseguidor [...] os
colonizados, em sua imensa maioria, querem a fazenda
do colono. Para eles, não se trata de entrar em
competição com o colono. Eles querem o seu lugar”
(FANON, apud COLARES, 2015, p. 54)

Em consonância com a análise de Fanon, que

lança luz às relações de dominação e entre

colonizadores e colonizados, o pensamento

freiriano enfoca a relação assimétrica entre

oprimidos e opressores e propõe para combatê-la a

Educação Libertadora. Afirma o pensador: “quando

a educação não é libertadora, o sonho do oprimido

é ser o opressor” (FREIRE, 1968).

72

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 1 | SETEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

POR UMA PEDAGOGIA DECOLONIAL | PP. 71 – 73 |
LUIZA GRAVINA

Conclusão

Busca-se, a partir do Giro Decolonial, contestar a

lógica da colonização, descentralizando a

geopolítica do conhecimento. Trata-se, portanto, de

compreender o mundo através do espaço

geográfico que se ocupa, recontando e

reconstruindo a história a partir das vivências dos

colonizados, valorizando os conhecimentos por eles

produzidos. A lógica de dominação da Matriz

Colonial de Poder nos âmbitos do ser e do saber

atua diretamente na valorização de produções e

conhecimentos de potências colonizadoras e,

consequentemente, na desvalorização de saberes

latinos-americanos. Trazer à luz saberes populares,

ancestrais e não acadêmicos, produzidos através

das vivências, heranças e traçados interrompidos

na colonização pode e deve ser caminho na

produção de conhecimento baseada em preceitos

decoloniais.

Pensando nos horizontes da escolarização formal,

uma Pedagogia Decolonial deve ser capaz de

introduzir elementos que superem a MCP e

possibilitem aos discentes e docentes, partindo de

reflexões de suas vivências individuais e coletivas,

a ultrapassarem a colonialidade. Na palavras de

Fanon: “pela Europa, por nós mesmos e pela

humanidade, camaradas, temos de mudar de

procedimento, desenvolver um pensamento

novo, tentar colocar de pé um homem novo.”

(FANON, 1968, p. 275).

Luiza Gravina

Estudante de Pedagogia - UFF

Referências

MIGNOLO, Walter. Colonialidade: o lado mais
escuro da modernidade. Rev. Brasileira de
Ciências Sociais, São Paulo, v. 32, n. 94, 2017.
Disponível em:
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&
pid=S0102-69092017000200507&lng=en&nrm=iso>
. Acesso em: 04 Jul.2021.  

MACHADO, João. Para (re) pensar a América
Latina: a vertente descolonial de Walter D. Mignolo.
 Espaço e Economia [Online], v. 5,  2014.
Disponível em:
<http://journals.openedition.org/espacoeconomia/89
9>. Acesso em: 04Jul.2021.

ASSIS, Wendell. Do colonialismo à
colonialidade: expropriação territorial na periferia do
capitalismo. Cad. CRH, Salvador, v. 27, n.
72, p.613-627, 2014. Disponível em:
<http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&
pid=S0103-49792014000300011&lng=en&nrm=iso>
. Acesso em: 10Jul.2021. 

MOTA NETO, João. Educação popular e
pensamento decolonial latino-americano em Paulo
Freire e Orlando Fals Borda. 2015. 368 f. Tese
(Doutorado) - Universidade Federal do Pará,
Instituto de Ciências da Educação, Belém, 2015.
Programa de Pós-Graduação em Educação.

FANON, Frantz. Os condenados da terra. Rio
de Janeiro: Editora Civilização Brasileira S.a, 1968.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido.
São Paulo: Paz e Terra, 1968.

73
Participe você também da edição de Dezembro. Envie seu texto até 15/11.

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com
mailto:luizagravina@id.uff.br
http://journals.openedition.org/espacoeconomia/899
http://journals.openedition.org/espacoeconomia/899

