
Re-vista de
Humanidades

Nº 2 | DEZEMBRO 2021

-

2016

2017

2018

2019

2020

2021

2022



RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

AGRADECIMENTOS

Chegamos ao segundo número da Re-vista de Humanidades.

Anuncia-se o ano novo! Aproveitemos esta pausa na percepção da dinâmica do tempo para elegermos e
colocarmos em prática as ideias que promovam o bem comum e resgate nossa própria humanidade.

Esta revista é concebida com o intuito de colocar esse desejo em movimento e, como propõe o seu nome,
convocar nosso olhar em direção a humanidade para que possamos ver e decidir — mudando ou insistindo — a
posição que ocupamos e ocuparemos nela.

É um lugar para o respeito, não aquele conservador, ao contrário: para o respeito à diversidade, aquele que se
forja no reconhecimento da insondável dimensão do outro e barra todo tipo de fascismo. É uma miscelânia de
arte, literatura e ciência, que se atualizará trimestralmente para além dos muros das universidades. Oxalá!!!

Publique seu texto conosco.

AGRADECIMENTOS MAIS QUE ESPECIAIS

Agradeço especialmente:

aos autores deste segundo número pela aposta no projeto;
a João Peçanha pelas muitas aulas sobre muitas coisas: Língua Portuguesa, edição de texto, tecnologia etc;
a Luiza Gravina pela dedicação na construção do site, do Instagram etc;
a Adriana Florêncio e Fabiana Dacache por serem as primeiras a apostar na Escola de Humanidades de Niterói;
a Thiago Diniz pela generosidade em compartilhar seu conhecimento tecnológico;
a Eucílio Silva — Cici —, companheiro querido, pelo apoio de sempre;
a Gustavo Duarte pela logo da revista.

Conheça o trabalho dele clicando aqui

FICHA CATALOGRÁFICA

Re-vista de Humanidades
Escola de Humanidades de Niterói.
n.1, set./nov. 2021
Niterói - Editora Rehum, 2021
n.2, dez.2021./fev. 2022
Trimestral
e-ISSN -

1.Humanidades.I.Título

Antonio C. B. Campos
Editora Rehum

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com
https://www.instagram.com/guplusultra/


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

A psicologia dos neuróticos

Partindo do princípio que, estudando a vida

mental de homens que vivem apartados das

sociedades civilizadas poder-se-ia identificar o

estádio primitivo do desenvolvimento do homem do

seu tempo, Freud em seu livro, Totem e Tabu,

abandona a “teoria antropológica da superioridade”

do homem civilizado em relação ao primitivo e,

aproximando-se da etnologia moderna, traça uma

comparação entre a psicologia dos povos primitivos

e a psicologia do neurótico. As tribos escolhidas

para esse estudo foi a dos aborígenes da Austrália,

especificamente as tribos do centro do continente,

que, por enfrentarem condições adversas à

sobrevivência, eram consideradas pelos

antropólogos da época, ainda mais primitivas e

pobres do que as da costa.

Esses aborígenes do início do século XX,

distinguiam-se dos povos melanésio, polinésio e

malaios —seus vizinhos—, pois não se vestiam,

não cultuavam deuses, não possuíam reis ou

chefes, não construíam casas, não plantavam, nem

conheciam a arte da cerâmica, praticavam o

canibalismo e sobreviviam da caça e do

extrativismo, porém, possuíam um conselho de

anciães para decidir sobre os assuntos comuns e

erigiam regras, passíveis de severas punições se

transgredidas, com o objetivo de evitar o incesto.

Totem, exogamia e sociedade
Essas tribos australianas, eram subdivididas em

clãs e denominadas por seu totem: quase sempre

um animal ou, raramente, um vegetal ou fenômeno

da natureza. O totem era o antepassado e, ao

mesmo tempo, o guardião do clã, e, por isso, os

seus membros eram impedidos de matá-lo, comê-lo

ou tirar algum proveito dele. Quase sempre o totem

era transmitido pela linhagem materna, e o laço

totêmico, fundamental para a organização das

relações sociais, tinha mais força do que o

sanguíneo, muitas vezes completamente

desprezado.

Os aborígenes de mesmo totem distribuíam-se

por diversas localidades, convivendo pacificamente

com membros de outros e eram severamente

proibidos de manterem relações sexuais e de

casarem com os membros do mesmo clã totêmico.

O incesto, neste caso determinado pela relação

sexual entre pessoas do mesmo totem e, até

mesmo, pelo namoro entre irmãos totêmicos, era

punido com a morte e com tal rigor e repulsa que a

pena era executada por todos os membros do clã.

No sistema totêmico, a proibição para as

relações sexuais abrange os mais distantes graus

de parentesco e inclui o incesto — tal qual o

reconhecemos em nossa cultura — como um caso

especial do sistema. Os termos “pai”, “mãe”, “irmão”

e “irmã” não são utilizados somente para os

parentes consanguíneos; são utilizados também

para indicar relacionamentos sociais. Esses

aborígenes chamavam de pai a todo homem que

poderia ter desposado a mãe e tê-lo gerado;

chamavam de mãe a toda mulher que poderia

concebê-lo casando-se com o pai; e de irmãos a

todos os filhos e filhas das pessoas reconhecidas

como pais nesse sistema classificatório.

Além das proibições, surpreendentemente,

algumas dessas tribos australianas se estruturavam

utilizando divisões para a classificação matrimonial,

as “fratrias” e “subfratrias”, que restringiam ainda

mais a liberdade matrimonial e sexual, garantindo a

exogamia em caso de declínio do totem.

22

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

Para atender as restrições impostas por essa

classificação, um homem do totem β só poderia

casar-se com mulheres dos totens 4, 5 e 6, pois as

demais estariam impedidas por pertencerem às

subfratrias relacionadas (c) e (e) ou ainda à fratria

(a).

Nesse estádio da organização das classes

matrimoniais, podemos observar que as restrições

da liberdade sexual não afetavam as relações entre

pais e filhas, mas as relações entre irmãos e entre

filho e mãe. O impedimento para a relação entre

pais e filhas surgiu posteriormente com a expansão

do regulamento.

Além das proibições descritas, esses povos

ainda se submetiam a uma série de normas

regulatórias da atividade social entre parentes: as

“evitações”. Seguem algumas praticadas por povos

australianos de diferentes regiões:

• o menino, ao chegar à maturidade sexual,

deixa a casa paterna e muda-se para uma

casa comum, só obtendo permissão para

visitar a casa paterna na ausência de suas

irmãs — Ilha dos Leprosos, Novas

Hebridas;

• a irmã, ao encontrar o irmão, foge para o

mato e evita o contato — Nova Caledônia;

• a mulher, após o casamento, não fala mais

com o irmão, nem pronuncia o nome dele

— Peninsula Gazelle, Nova Bretanha;

• a mãe alimenta o filho púbere

indiretamente, deixando a comida no chão

para que ele se sirva — Ilha dos Leprosos,

Novas Hebridas;;

• o pai nunca fica sozinho com a filha

—Povos batas, Sumatra.

Outras ainda incluem restrições ao contato entre

primos e primas, sogras e genros, cunhados e até

mesmo entre animais domésticos de mesma

linhagem.

Nessas tribos, tamanho era o horror ao incesto

que as medidas tomadas para evitá-lo sustentam a

própria estrutura social. Podemos inferir que tal

horror e medidas preventivas só se justificam por

uma enorme tentação em cometê-lo:

Não é fácil perceber porque qualquer

instinto humano profundo deva

necessitar ser reforçado pela lei. Não há

lei que ordene aos homens comer e

beber ou os proíba de colocar as mãos

no fogo. (...) A lei apenas proíbe os

homens de fazer aquilo a que seus

instintos os inclinam; o que a própria

natureza proíbe e pune, seria supérfluo

para a lei proibir e punir. Por

conseguinte, podemos sempre com

segurança pressupor que os crimes

proibidos pela lei são crimes que muitos

homens têm uma propensão natural a

cometer. (Frazer, 1910,4,97 e seg –

citado por Freud, 1913, p.129)

É relevante acrescentar que, curiosamente,

apesar de tantas restrições, em algumas tribos —a

exemplo de Fiji—, são realizadas “orgias sagradas”

nas quais as proibições cedem lugar ao desejo. Tal

atitude nos possibilita formular que o horror ao

incesto deriva do desejo por cometê-lo associado à

necessidade de contê-lo, por entender que a sua

prática não favorece as relações sociais.

Há indícios de que o totemismo esteve presente

entre os aborígenes arianos e semitas da Europa e

da Ásia. No início do século XX, ainda era possível

se observar sociedades vivendo sob o regime

totêmico nas Índias Orientais da Oceania, na África

e na América do Norte —de onde se origina o

termo—.

Para Freud (1913), o totemismo é “(...) uma fase

necessária do desenvolvimento humano que tem

sido universalmente atravessada”( p.23).

A rivalidade na horda darwiniana
Diante das incertezas em que mergulhamos ao

investigar o totemismo, cabe ainda avaliar o ponto

23

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

de vista elaborado por Charles Darwin sobre o

estado social dos homens primitivos, a partir da

observação dos símios superiores. Para Darwin, o

homem primevo vivia em pequenas hordas e o

ciúme do macho, líder e mais forte, garantia a

exogamia:

(...) o homem primevo vivia originalmente

em pequenas comunidades, cada um

com tantas esposas quantas podia

sustentar e obter, as quais zelosamente

guardava contra todos os outros

homens. (...) Os machos mais novos,

sendo assim expulsos e forçados a

vaguear por outros lugares, quando por

fim conseguiam encontrar uma

companheira, preveniram também uma

endogamia muito estrita dentro dos

limites da mesma família. (Darwin,

1871,2,362 e seg. – citado por Freud,

1913, p. 131)

O que se vê na horda sugerida por Darwin é um

pai terrível e violento, detentor de todas as

mulheres, que expulsa seus filhos para não correr o

risco de compartilhá-las. Ocupava o lugar de ideal

do grupo e dirigia o eu dos integrantes da horda no

lugar do supereu. A consequência desse tipo de

estrutura é a exogamia para os filhos do líder, que

formariam novas hordas com a mesma proibição.

Assim, não havia relação sexual entre indivíduos da

mesma horda, exceto entre o líder e suas esposas,

e esse líder só cedia o seu lugar quando morria.

Provavelmente, os filhos expulsos, separados

do pai e vivendo exilados, “passaram da

identificação uns com os outros para o amor

homossexual de objeto e, dessa forma,

conseguiram liberdade para matar o pai” (Freud,

1921, p. 134). Retornaram à horda paterna e juntos

devoraram o tirânico e invejado pai; ao devorá-lo,

identificaram-se com ele e adquiriram parte de sua

força. Deu-se origem, então, às hordas fraternas,

plenas de sentimentos contraditórios e

ambivalentes por terem sido constituídas a partir da

morte do pai, que, ao mesmo tempo, era odiado e

amado. Após satisfeito o ódio, o amor recalcado

apresenta-se na forma de culpa e remorso e,

assim, “o pai morto tornou-se mais forte do que o

fora vivo.”(Freud, 1913, p.146)

O que até então era proibido pelo pai real

manteve seu caráter proibitivo na forma dos dois

principais tabus do totemismo: não matar o animal

totêmico, representante do pai primevo, e não se

relacionar sexualmente com pessoas do mesmo

totem. Tal interdito foi o ponto decisivo para a

possibilidade de uma nova organização social, pois,

sem ele, os irmãos, livres do pai, digladiar-se-iam

pelo domínio das mulheres e do poder numa luta

sem fim pelo lugar inalcançável do pai.

Nunca foi possível realizar uma observação

direta da horda de Darwin. O mais antigo sistema

social já examinado é constituído de machos com

direitos iguais, vivendo sob o regime das leis

totêmicas. A hipótese darwiniana, diferentemente

do que foi exposto, apresenta-nos o totemismo

como derivado da horda primeva e não, anterior a

ela. Partindo dessa hipótese, infere-se que, com o

passar do tempo, as hordas, formadas pelos filhos

ao longo das gerações subsequentes foram

recebendo nomes de animais, vegetais etc., dando

origem ao totemismo, e a lei delas toma outra

forma, proibindo a relação sexual entre indivíduos

do mesmo totem.

Graças ao totemismo, a culpa pelo parricídio foi

amenizada e justificada. Era factível aludir que, se

os filhos tivessem recebido o tratamento paterno

nos moldes do que o totem lhes assegura, não

havia motivo para matá-lo. Nas palavras de Freud

(1913):

O sistema totêmico foi, por assim dizer,

um pacto com o pai, no qual este

prometia-lhes tudo o que uma

imaginação infantil pode esperar de um

pai –proteção, cuidado e indulgência–

enquanto que, por seu lado,

24

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

comprometiam-se a respeitar-lhe a vida,

isto é, não repetir o ato que causara a

destruição do pai real. (p.148)

A religião totêmica ameniza o sentimento de

culpa dos membros do clã e pacifica o pai por meio

da obediência adiada. Isso possibilita esquecer a

própria origem: parricídio e incesto.

O complexo nuclear das neuroses: Incesto e
Parricídio

À luz da Psicanálise, sabe-se que o incesto é

uma característica infantil, pois a mãe é o primeiro

objeto de amor de uma criança; porém, à medida

que amadurece, ela liberta-se da tentação

incestuosa e dirige seu interesse sexual para outros

objetos. Com o neurótico, as coisas não se dão

dessa forma: o neurótico é aquele que, seja por

regressão, seja por inibição, mantém características

psicossexuais infantis, tornando a fixação libidinal

incestuosa o centro de sua vida mental

inconsciente. Dessa forma, continuando a analogia

entre os impulsos inconscientes do neurótico e a

psicologia dos povos selvagens, podemos inferir

que os desejos incestuosos inconscientes e

reprimidos do neurótico fossem ainda encarados

pelos povos selvagens como perigos iminentes;

contra eles, portanto, precisavam severamente se

defender.

Não matar o animal totêmico, representante do

pai primevo e não se relacionar sexualmente com

pessoas do mesmo totem foram os tabus violados

por Édipo, que matou o pai e tomou o seu lugar

junto à mãe. Esse desejo parricida e incestuoso,

universal e inconsciente, é o que Freud chama de

complexo nuclear das neuroses.

Os totens de Árpád e Hans
A desinibição diante das necessidades

fisiológicas, o desconhecimento de sua própria

natureza, a falta de escrúpulos e a despretensão

social fazem com que as crianças se percebam

mais semelhantes ao animal do que ao homem

adulto civilizado, porém, muito frequentemente,

temos notícia de crianças com medo de uma

espécie animal que, até então, as encantava como

se vê história do Pequeno Hans (Freud,1909).

Outra, a história do Pequeno Árpád, classificada

por Freud (1913) como “um exemplo de totemismo

positivo”, devemos seu relato a Ferenczi.

A fobia do Árpád tem sua origem nas férias de

verão, quando ele, aos dois anos e meio,

aventurando-se a urinar em um galinheiro, foi

atacado por uma galinha, que tentou bicar (ou

bicou) o seu pênis. Um ano depois do incidente, ao

visitar o mesmo lugar, o menino dirigiu todo seu

interesse para o galinheiro, inclusive trocando o

falar pelo cocoricar. Aos cinco anos, já retomada a

fala, seu interesse, seus assuntos, suas canções e

seus brinquedos ainda eram todos relacionados às

aves domésticas, incluindo um estranho jogo no

qual matava as galinhas, dançava por horas ao

redor dos corpos e, depois, acariciava, beijava e

limpava as aves de brinquedo que havia

maltratado.

Pode-se constatar no caso do Árpád, o menino

Galo, uma estrutura semelhante à observada no

totemismo australiano: uma identificação do homem

com seu totem ao mesmo tempo em que

desenvolve uma relação emocional ambivalente

para com ele. O estranho comportamento foi

traduzido da linguagem totêmica para a linguagem

usual pelo próprio menino ao expressar que seu pai

era um galo e que ele era um frango que se

transformaria em uma galinha para depois vir a ser

um galo.

A intensa atividade sexual entre galos e

galinhas, a postura de ovos e o nascimento dos

filhotes aguçavam e satisfaziam a curiosidade do

menino, como também desviavam a atenção do

real objeto, que era a própria família.

Tanto no caso do pequeno Hans quanto no caso

do pequeno Árpád, o que está em jogo é uma

relação de amor e ódio, que culmina com a

25

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

substituição do pai pelo animal totêmico, cavalo e

galo, respectivamente, tal como ocorre no

totemismo, no qual o totem é um “ancestral comum

e pai primevo”.(Freud, 1913, p.136)

Uma ambivalência chamada Tabu
Tabu é um termo que traz em si uma antítese:

ao mesmo tempo que significa sagrado, significa

também impuro. Carrega a marca do inabordável,

do intangível e é expresso, principalmente, por

restrições e proibições. Freud (1913) supõe-se que

os tabus sejam o código de lei mais antigo da

humanidade, precedendo aos deuses e às

religiões, e, apesar de poder coincidir com a noção

de “temor sagrado” (p.37), as interdições impostas

pelos tabus não atendem nem as ordens divinas,

nem as regras morais de um grupo social: “as

proibições dos tabus não têm fundamento e são de

origem desconhecida” (p.37).

Originalmente, a violação de um tabu era por

ele mesmo vingada. Após o surgimento da ideia de

deuses e espíritos, passou-se a esperar que o

poder divino punisse o infrator, e,

subsequentemente, os grupos sociais ameaçados

pela transgressão criaram os primeiros sistemas

penais para punir os transgressores.

O tempo de duração dos tabus varia conforme

suas características. Podem ser permanentes —

aqueles ligados a sacerdotes, morte, objetos de

pessoas mortas etc — ou temporários — os

associados a estados transitórios como a

menstruação, parto, retorno do pós-guerra, entre

outros.

Uma das características do tabu é a

transmissibilidade, pois, como uma infecção, é

transmitido àqueles que o violam, o tocam ou se

aproximam de pessoas ou coisas assim

consideradas. Para evitar alguns desses perigos,

são realizados “atos de expiação e purificação”

(Freud, 1913, p.39), visando expulsar o tabu

daqueles que se submeteram à transmissão.

Entre os povos primitivos, um tabu é cegamente

respeitado. Suas proibições — associadas quase

sempre à limitação do prazer, da liberdade, do

movimento e da comunicação —, assim como as

severas penas aplicadas aos transgressores, são

aceitas como naturais e desejadas pelo grupo.

Freud (1913) justifica seu interesse pelo tabu

por reconhecê-lo na origem das convenções e das

proibições de sua época e, principalmente, por

“lançar luz sobre a origem obscura do nosso próprio

‘imperativo categórico’” (p.41), o supereu, que, tão

ambivalente quanto um tabu, expressa a lei moral e

também a ordem de gozo cego e destrutivo.

Proibições e restrições desprovidas de sentido,

sem origem identificável, surgidas em momentos

não específicos e mantidas por uma certeza

inabalável de punição sem a necessidade de

nenhum agente externo para executá-la, assim

como rituais expiatórios e defensivos para evitar

que o mal se instale, são, como já elucidaram os

estudos psicanalíticos, características não só do

tabu, mas também da neurose obsessiva. Outro

ponto coincidente entre tabu e neurose obsessiva é

o fato de que suas proibições são facilmente

deslocáveis, transmissíveis: estendem-se de um

objeto a outro e desse a outros, sem nenhuma

conexão lógica aparente, criando um mundo de

impossibilidades para quem se submete a elas.

Uma situação ambivalente é gerada por essas

proibições conscientes ao reprimir um desejo

inconsciente: o desejo reprimido, para fugir do

impasse, retorna do inconsciente ligado a objetos

substitutos. A consequência ulterior do

deslocamento do desejo é o também deslocamento

da proibição, que se estenderá a todos os novos

objetos desejados, gerando, com essa inibição

mútua, uma forte tensão libidinal e,

consequentemente, uma descarga através dos atos

obsessivos.

Se tomarmos para analisar as proibições

obsessivas e os tabus mais fundamentais,

salvaguardando as diferenças entre um selvagem e

26

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

um neurótico, poderemos encontrar muitos pontos

coincidentes:

as origens remotas, incertas e inconscientes;

o intenso desejo de praticar as ações que foram

proibidas por autoridade parental ou social de

uma geração anterior;

o medo maior do que o desejo de realizar a

atividade proibida;

o deslocamento – transmissão – do objeto

proibido;

os atos de expiação e reparação.

A comparação estabelecida por Freud entre o

homem primitivo e o neurótico, mais precisamente

o neurótico obsessivo, fica bem delineada por dois

pontos centrais:

ambos foram perpassados pelo desejo de matar

o pai e tomar o seu lugar;

o desejo parricida foi sucedido por um período

de moralidade exacerbada.

Como pontos distintivos, tem-se que os homens

primitivos, desinibidos, experimentaram de forma

concreta o que havia em sua realidade psíquica,

enquanto os neuróticos, inibidos em sua ação,

fazem do pensamento o substituto dos seus atos.

Divindade, sacrifícios e religião totêmica
Em seu estudo, Freud revê o trabalho de

William Robertson Smith (1889) —físico, filólogo,

crítico da Bíblia e arqueólogo— que em seu livro

Religion of Semites, tendo como referência os

antigos semitas, apresenta a refeição totêmica na

base do totemismo, assim como o sacrifício de

animais como uma característica geral, essencial e

mais antiga das religiões desses povos. Apesar da

matança do primitivo animal totêmico ser proibida

como a de qualquer membro do totem, nessas

ocasiões era justificada por ser praticada por todo o

clã. Após a matança, os membros da comunidade

compartilhavam com o seu deus a carne e o

sangue do animal sacrificado. Assim, enquanto o

alimento ingerido continuasse em seus corpos, não

precisavam mais temê-lo e podiam contar com a

sua proteção. Essa refeição sacrificatória, por

promover uma proteção temporária, precisava ser

repetida e, ao repeti-la, todos os membros do clã

fortaleciam o parentesco por meio da crença de que

eles e o seu deus eram feitos de uma só

substância.

Apenas os pais não participavam dessa

refeição, uma vez que o totem era transmitido pela

via materna e, por isso, necessariamente, diferente

do totem paterno. Nas sociedades totêmicas,

estudadas por Smith, caracterizadas pelo

matriarcado e pelo sacrifício de animais, surge,

surpreendentemente, o conceito de um deus

masculino sob a forma de pai glorificado. Uma

transformação, impulsionada pela saudade do pai

primevo da Horda Darwiniana e pelo sentimento de

culpa oriundos do assassinato dele, faz com que o

totem, primeiro representante do pai, passe a

compartilhar a cena religiosa com um deus de

forma humana e com o animal a ele consagrado: “A

elevação do pai que fora outrora assassinado à

condição de um deus de quem o clã alegava

descender constituía uma tentativa de expiação

muito mais séria do que fora o antigo pacto com o

totem.” (Freud, 1913, p.151)

Apesar da elevação do pai à condição de deus,

uma atitude de ambivalência com ele pode ser

notada no sacrifício do animal perante o deus do

clã, pois tanto o animal sacrificado quanto o deus

homenageado são, cronologicamente,

representações do mesmo pai, para o qual os

desejos hostis e amorosos dos filhos convergem.

No sacrifício, em um mesmo ato, ultrajam e

reverenciam o mesmo pai. Diz Freud (1913): “A

atitude ambivalente para com o pai encontrou nela

[na dupla presença do pai] uma expressão plástica

e assim também uma vitória das emoções

afetuosas do filho sobre as hostis.” (p.152)

27

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

Com o retorno do pai ao centro da cena social,

o matriarcado totêmico dá lugar a uma sociedade

de base patriarcal, devolvendo alguns direitos do

pai primevo ao pai atual, mas garantido as

conquistas do clã fraterno. Essa nova estrutura

conta com pais cuja função garante a ordem social

e a religião. E, ao garantir a religião, garante

também uma forma de ligação do clã totêmico com

o pai.

O pecado original
O pecado original, tal como apresentado pela

doutrina cristã, é o resultado direto do pecado

cometido por nossos primeiros ancestrais: Adão e

Eva. Ele pretende explicar a origem da imperfeição

do homem, do seu sofrimento e do advento do mal

através da “queda do homem”.(Bíblia, 2005)

Segundo a Bíblia Sagrada, a culpa por terem

cedido à tentação da sedutora serpente ao

comerem do fruto proibido da árvore do

conhecimento, desobedecendo às ordens de Deus,

fora transmitida de forma hereditária para toda

humanidade. A doutrina cristã afirma que, para

redimir os homens desse pecado hereditário,

Cristo, filho de Deus, deu-se em sacrifício e morreu

na cruz, em “uma expiação para com o Deus-pai”

(Freud, 1913, p.156).

Pela simbologia contida nesse mito, que

envolve a serpente e a transmissão congênita,

levanta-se a hipótese de que o pecado original

apresenta um caráter de desobediência sexual.

Outro ponto de vista pode ser aventado,

atribuindo-se maior relevância ao fato de o fruto

proibido ser um fruto da árvore do conhecimento.

Tomando-se essa via de pensamento, pode-se

estar diante do processo de hominização, diante do

homem ultrapassando a horda de Darwin e

deixando a natureza em direção à cultura: sabe-se

que o custo desse processo foi o assassinado do

pai da horda.

Uma das mais antigas leis da humanidade

consiste em uma rigorosa reciprocidade entre crime

e pena, a lei de talião. Por essa lei, se um olho for

de alguém arrancado, o agressor terá também o

olho retirado; logo, somente um assassinato

poderia ser expiado por outro.

Partindo-se dos ensinamentos cristãos, tem-se

que, para salvar os homens, Cristo se permitiu ser

morto, como um animal sacrificatório, e foi

oferecido a Deus como forma de expiação do

pecado original. Considerando-se a antiga lei,

somente a morte de um pai poderia justificar a

morte de um filho como expiação.

Aos olhos de Freud (1913), Cristo, filho de

Deus, representando todos os demais filhos,

permite-se ser sacrificado para livrar a humanidade

do pecado original: o parricídio. Com este sacrifício,

além de os homens expiarem o pecado, ocorre

outro fenômeno não menos importante: o próprio

Cristo, em atitude ambivalente, tal como em uma

neurose obsessiva, demonstra sua veneração pelo

pai, mas também realiza seu desejo contra ele:

torna-se deus, ocupa o lugar do pai e dá origem a

uma religião filial — o cristianismo —, no lugar da

religião paterna.

Essa sucessão fica evidente na atualização da

refeição totêmica, que, no cristianismo, se

apresenta sob a forma da eucaristia. Nela, todos os

irmãos consomem o corpo e o sangue do filho e

não do pai, e aqueles que comungam regularmente

o fazem para se santificar e se identificar com o seu

Deus, o Cristo, o filho de Deus pai. Reafirmam com

a eucaristia, a cada vez que se repete, além dos

laços com o filho, a eliminação do pai.

Diante do exposto, pode-se inferir que, até na

base da religião cristã, encontra-se o que Freud

denominou como o núcleo de todas as neuroses, o

Complexo de Édipo, mais especificamente, a

rivalidade entre pai e filho.

28

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com


RE-VISTA DE HUMANIDADES | Nº 2 | DEZEMBRO 2021
https://revistadehumanidadesbr.com/
rdehumanidades@gmail.com
ISSN: Solicitado

A PSICOLOGIA DOS NEURÓTICOS | PP. 22 - 29 |
ANTONIO C. B. CAMPOS

Referências

Bíblia Sagrada, Tradução: Frei José Pedreira de

Castro, Genesis, Capítulo 3:1 – A tentação de Eva

e a queda do homem, Editora Ave Maria, 55ª

Edição Claretiana, 2005.

Freud, Sigmund. Análise de uma fobia em um

menino de cinco anos, 1909. In: ______. Duas

histórias clínicas (o “Pequeno Hans” e o “Homem

dos Ratos”. Rio de Janeiro: Imago, 2006. p. 11-133.

(Edição standard brasileira das obras psicológicas

completas de Sigmund Freud).

Freud, S. Totem e Tabu, 1913 [1912-13]. In:

______. Totem e Tabu e outros trabalhos. Rio de

Janeiro: Imago, 2006. p.11-163. (Edição standard

brasileira das obras psicológicas completas de

Sigmund Freud).

Freud, S. Psicologia de grupo e a análise do ego,

1921. In: ______. Além do princípio de prazer. Rio

de Janeiro: Imago, 2006. p. 77-154. (Edição

standard brasileira das obras psicológicas

completas de Sigmund Freud).

O presente artigo trata-se de uma adaptação do
texto publicado no livro: “Pai e Filho: uma relação
ambígua”, baseado em minha dissertação de
Mestrado em Psicanálise defendida em julho de
2016 na Universidad Argentinha John F. Kennedy
— CABA, sob a orientação da Dra. Maria Ester
Jozami.

Antonio C. B. Campos1

Professor e Psicanalista

1 Doutorando em Psicologia Social e Mestre em Psicanálise pela
UK - Buenos Aires. Professor de Matemática da FAETEC-RJ.
Editor da Re-vista de Humanidades. Associado ao Corpo
Freudiano Escola de Psicanálise do Rio de Janeiro.

29

Voltar ao Índice

https://revistadehumanidadesbr.com/
mailto:rhumanidades@gmail.com
https://www.pachamamaeditora.com.br/pagina-de-produto/pai-e-filho-uma-rela%C3%A7%C3%A3o-amb%C3%ADgua
http://api.whatsapp.com/send?phone=5521981045244
mailto:antoniocbcampos@outlook.com
https://antoniocbcampos.wixsite.com/meusite

